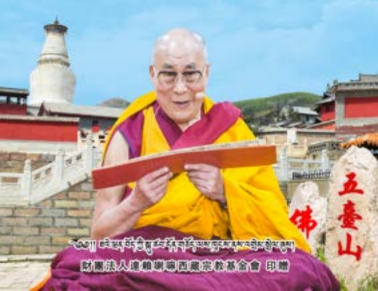
# 妙道語』

第十四世遊戲喇嘛—講述 洛桑蔣千—編訓





今年是財團法人達賴喇嘛西藏宗教基金會 成立二十五周年,也是尊者達賴喇嘛八秩八晉華 誕。雖然很遺憾我們無緣與尊者一同在台灣寶地 歡度他八秩八晉華誕,卻有幸在這裡為他慶生, 並且可以自由地出版尊者的教言集,還連續出版 了二十冊。這些文集讓世界上每一位中文讀者、 所有佛教徒、以及熱愛尊者的台灣人,都能感受 到尊者的慈悲與智慧,相信這是給尊者和基金會 生日的最好禮物!

由洛桑蔣千法師翻譯、達賴喇嘛西藏宗教基金會出版的《達賴喇嘛文集》(第二十冊)《妙善語》,編譯了尊者對僧俗二眾講經說法時撼動人心、且面對逆境時需展現果斷與堅毅之簡而有力

的言教,深受讀者歡迎,出版的五千冊文集在兩 周內被索要一空,後續索要之聲海爆,其電子版 下載量已經達到四萬五千多次了。

為回饋讀者的需求和感恩大家對尊者的愛戴,基金會與洛桑蔣千法師商議,規劃出版尊者達賴喇嘛文集(第二十一冊)《妙善語》第二冊。經過法師幾個月的努力和付出,編譯出一年三百六十五天珍貴的尊者言教,編輯了一本精美絕倫的尊者文集《妙善語》第二冊,得以在尊者八秩八晉華誕出版發行七千冊,實乃台灣藏傳佛教界的一件盛事。在此,向法師本人及協助出版本書的所有有緣人,表達最真誠的謝意!

人天導師釋迦能仁之教法已傳世二千五百 多年,八萬四千法門隨順因緣,引導眾生走向解 脫之道。菩薩為利有情,示現各種應化身以度眾 生,因此眾生有了依怙。而我們何其有幸,值遇 佛法,身處「觀自在菩薩」化身之尊者達賴喇嘛 的時代裡。遺憾的是,就像在佛經裡所言:「有佛 的地方就有魔鬼盛行」一樣,在這混濁逐利的末 法時代,像尊者那樣深受國際社會尊崇的和平大 師,也有很多人對其進行各種汙衊褻瀆,甚至到 極度誇張的地步。身為佛教徒,唯有對上師生起 無限的信心與信仰,才能讓止謠言於智者,達到 濁者自濁、清者自清的境界。

台灣信眾在過去二十年間,年年組成千人請 法團,在尊者座下聞法,開展修行之路,與尊者 結下了不悔的金剛師徒關係。每年七月尊者的慶 壽活動,是藏傳佛教界的盛事,參與的人士早已 跨越宗教的範疇,有各行各業的民眾加入歡慶的 行伍中。這一切莫不是尊者的功德力。

尊者諭示將住世113歲以上,尊者的長壽關乎 世界和平,以及教法興盛。而尊者能生死自主, 來去自由,這是多麼令人振奮歡欣!尊者常說: 「如果能在任何一個地方利益大眾,我將願意待在那裡。」尊者,您的子民需要您!為了西藏子民,為了教法興盛,為了無數眾生福祉,請您繼續眷顧芸芸眾生,永住常在。

祈願此文集讓讀者如沐春風,解脫煩惱的 心,得到長久的寧靜與歡喜!

> 達賴喇嘛西藏宗教基金會董事長 巴瓦·格桑堅參

2023年6月2日薩嘎達瓦15號

### 觀世音第十四世達賴喇嘛尊者 長久住世113歲之祈願文

所有禮讚供養福,請佛住世轉法輪, 隨喜懺悔諸善根,迴向眾生及佛道。

一聖者之住世,需眾生強大的福報作倚靠, 一乃因眾生欲出脫輪迴、成就佛果,必俱大福德 值遇聖者、聖教;二乃因聖者若長久住世,必令 諸多眾生離苦得樂,脫離諸魔支配,諸魔必有所 不喜,此事亦使其痛苦難耐,因此作障干擾。

達賴喇嘛尊者在2012-2015年於南印傳授道 次第教法期間,透露自身之證量離證悟空性與發 起菩提心皆已近在咫尺,在傳法結束接下來的兩 年中,多次透露自身已發起菩提心,亦已證悟空 性,並願速速證得大乘加行道,此修練進展神 速,已超乎凡夫想像,其必乃聖者再來之化現。

從佛教歷史的角度來看,修行人多不公開自

身之修證,大悲觀世音之化身第十四世達賴喇嘛 親自透露己身已可示現之證量,必知此作為會為 眾生帶來大利益,祂的一句法語、一個動作或一 絲意念都能長遠地影響廣大眾生之苦樂。

上師之悲心如鐵勾,但眾生自身若無清淨 的信心與希願,亦難成為套上鐵勾之環。達賴喇 嘛尊者折年來經常宣說並勸勉諸弟子與有緣人: 「依著現在世界上的變化來看,中國、蒙古與西 藏的佛法其間雖有衰退,但仍會復興, 這是我為 眾生服務必會成就之事業,不管從內、外種種的 跡象來看皆是如此。因此,我必發起心力,過去 佛法興盛卻又衰退之處,我必將其復興。就如同 我獲得法王之名,我也會發起巨大的心力來為教 法服務,請你們也一同發願!」「你們對我的祝 願,是我利益眾生背後的穩固靠山,你們對我的 期望與信心,使我對地球上超過七十億人類作出 貢獻時更富信心。」「吾之長壽,目的乃為利 他。我生起此等利他之增上意樂,對眾生能帶來 相當的利益。我自己亦發願能長壽,你們也一起 如此祈願吧!!

身為弟子與有緣者,須明白若不俱足大福

德,則難遇聖者、聖教,諸魔亦必作障干擾聖者 住世利生,而尊者亦明確點出眾生應祈求其長久 住世,對其之祝願與信心更能促成尊者利生之宏 願,知此緣起,吾等亦應發起心力祈願,並知此 利益對廣大眾生亦非同小可。

若吾等誠心祈請,觀想尊者與觀世音無二無別,住於自身頭頂,祈求尊者悲憫諸多眾生,令其離苦得樂,此等之願力與心力定能成為尊者住世113歲以上之關鍵力量。眾生殷切之祈請,也必會感召尊者為有情離苦得樂之事而慈航久住,諸佛菩薩及護法們亦會加持息除障礙,助其燃正法燈,照亮漢、藏、蒙古等希求教法之地。

我祈請諸有緣人,在閱讀尊者法語之際,亦 能念其恩德,發起上願,為了諸多眾生之利益, 常時祈求尊者長久住世。若願得見尊者壽更增, 示現更高之証量,則更需眾生之福報與祈願作倚 靠。望諸善士善願匯集,促成尊者長久住世之緣 起,發起利益眾生離苦得樂之大事。

達賴喇嘛尊者語錄之編譯者 洛桑蔣千 祈請

## 學開發首至20首至2012至20日本的 建超喇嘛尊者長壽祈請文

可尼水系工程的資本可含為尼西森的別 44.5年4月中部現在25年25年3月48日 發本本的自由45年10月46年25年30至2011 6年20年25年3月28日20年25年3月28日 於此雪山環繞淨土中,一切利樂出生之泉源, 丹增嘉措自在觀世音,蓮足恆住直至輪迴際。

#### 妙善語之涵義

本書取名《妙善語》,一是因為相傳在 漢地有觀音之化身一妙善公主。妙善公主自 取雙眼與雙手,為用於治療其父親之藥引, 並於內心祈願繼續救度無邊眾生,剎那間長 出了莊嚴的千手千眼之典故。此故事已在 漢地相傳多年,尊者乃觀音之化身,應以何 身得度者,觀音即現何身而為之說法,故依 此漢地眾所皆知的典故來表現其言乃觀音之 言。

二乃因「空中妙有」之法的體性,此 「妙」可解為由於諦實空,「名言上事物之 利、損作用」方可成立,故稱「妙」有,獲 此甚深理解,所造之善方能止於至善。 尊者親言其證量至少已至大乘資糧道,如《心經》云:「揭諦,揭諦,波羅揭諦, 波羅僧揭諦,菩提薩婆訶。」此乃佛陀勸勉 眾生當精進地去證得資糧道,乃至加行道、 見道、修道、無學道,應往至善邁進而無有 止息;尊者之言教亦無一不直接或間接地引 領眾生邁向彼岸,就目的而言同屬一味,循 此因緣,稱其語錄為「妙善語」。

願諸聞者,藉此善妙舟筏,同登彼岸。

達賴喇嘛尊者語錄之編譯者 洛桑蔣千





#### 四月

 1-5
 6-14

 物質
 科技

15-22 和平 23-30

五月

1-16 真正的敵人 17-31 調伏自心

六月

1-30 珍愛他人

七月

1-5 願力

6 憶念我 7-31 修心

八月

1-9 健康 10-21 合作與溝通 22-31 保持善良



### 九月

1-25 疫情 26-30 懺悔

#### 十月

1-18

死亡的反思

19-31

對臨終時的建議

#### 十一月

1-7

對逝者的思念

8-15

死亡的過程

16-28

修行須投入時間

29-30

自我承諾

15-22 睡眠

28-31





在回歸到最根本的人性時,當 我們觀見他人受苦,內心幾乎 再難有袖手旁觀之感。



一個真心愛惜自己生命的人, 永遠不會覺得傷害他人是件妥 當的事。



我去過世界各地,見過不同的文化,看 過不同的膚色,目睹過不同的生活方 式,但當我看著每個人的臉麗時,都能 體會到他與我有著共同的苦、樂感受, 實在沒有必要刻意再去劃分你我。

當我對他們微笑,他們也都以笑容回 應,我們有著共同的反應。



在年幼時,如果我們都是一個人,或許會感到孤單寂寞而哭泣,但一旦有了夥伴,就能和他人玩在一起,一同分享情感,自然就開心了。

人類在天性上就是群體生活的動物。



我們對他人的苦痛能生起強大的同理 感,在我們年幼時,看到其他人遭到傷 害時,我們自然會掉眼淚,我們的本性 就是如此。

我們在年幼時偶爾會有些小爭吵,這的 確會發生,但我們是群居的,不會覺得 自己是孤立的,是團體中的一份子,重 視友誼,也能透過微笑來表達情感,這 些都是生命的關鍵養分。



當你體會到你、我之苦樂感受毫無差 異,我們都是一樣的,把自己當作某個 特殊個體的緊繃感就會消散。

當你的心能夠如此敞開,真心地把他人 當作親近的朋友,你自己會先得到利 益,自心會愉快無比。



當藏人遭遇到困難時,我們出走至印度 尋求幫助,全世界各種不同的組織都協 助了我們,我們不曾孤單,原因就在 於我們都是人類,人類的本性就是互助 的,能把彼此當兄弟姊妹來對待。



若缺乏對自己基本人性的體悟,此時去 談自己是什麼國籍,幾乎是沒有意義 的。

我們必須秉持著基本人性去與人互動, 對基本人性有所體悟,就再也不會彼此 殺戮,會明白這毫無任何意義可言。

有了人類屬一體性的體悟,我們真的就 能建造和平的世界。



好好思惟全人類都是屬一體性的!不管 是身與心,在本質上我們毫無差異,我 們也必須共住在地球上,好好想想這件 事。

我們沒辦法逃脫到其他的星球上,月亮 看起來是挺美的,但若真的要去那居 住,狀況是極度艱難的。



我們所遭遇的問題,很多都是過去的疏忽、過錯所致,必須要有新的思考,其中最重要的思考原則就是:人類是屬一體性的。

我們只能在地球上共存,沒法逃到其他 星球去,就算逃了出去,也沒法確認能 不能開開心心的過日子。

不管這個地球上有多少紛爭,也都還是 我們的地球。因此,我們該和諧共處, 思惟人類同屬一體性。想想人類天生的 優點一溫暖的心。把握了這點,很多事 情就都能安然度過。



問:人們在互動時,特別去強調彼此的 差異性是否重要?

答:不!今日我跟你們對話,不用特別 再把我當成藏人、達賴喇嘛或佛教徒, 若特別還要強調差異性,我們互動、討 論的基礎也會消失。

我們的互動,都是在同樣是人類的基礎 上而進行,強調七十億人口屬一體性實 在重要。如果還要刻意去強調國籍等等 的差異性,反而會帶來許多麻煩。



人與人在互動時,與其一直著 墨彼此的差異性,不如多強調 彼此的共同性。



人心會耽著表面的差異,會在 彼此的種族、國家、宗教信仰 上做文章,導致諸多困擾與鬥 爭,一定要跨越過這條鴻溝, 回歸到你我同是人類,回到這 最根本的體認上。



無論如何,我們都必須共住於 同一個地球上,這已經是無法 改變的事實,若能把彼此都當 兄弟姊妹,你、我皆受益。

所有人類都必須共存,而慈悲 是把我們緊緊拉在一起的力 量。



最根本的人性是慈悲的,這也是和平與 寧靜的種子,這是我的信念。

我們是群居動物,一個人不管如何強 大,都沒法一個人獨活,為了生存,都 必須仰賴著團體,就連那些程度很高的 修行人,也都需要他人供給飲食。

體認到這個現實,我們會發現我們必須 共存,一定得互相扶持,好好當彼此的 依靠。



德國、法國等歐洲國家過去彼此征伐, 造成了許多慘劇,但在歐盟建立之後, 就再也沒有這樣的事情了,這也證明聯 盟建立後,和平是辦得到的。

同樣的道理,亞洲、非洲與中東等地區 也能設立一樣的聯盟,一旦彼此都屬於 同個聯盟,就很難再互相殺戮。



如果各地都能夠像歐洲建立起歐盟這種 組織,人們不管是在經濟、教育各方面 都會享用到巨大的福祉。

如果人們彼此之間拉開距離,那就不得 不又開始組織軍隊,添購軍火,這些錢 都是白白浪費的。

人們合作建立聯盟,將會帶來極大的利 益。



人類可以沒有宗教信仰,但不 能缺乏慈愛與關懷。



有些人在討論到慈悲時,總覺 得跟宗教有關。不是這樣的! 我們剛出生時也沒有宗教信 仰,但已經被母親的慈愛環繞 著,享用她的愛。



慈愛與內心的寧靜與喜樂,乃 生命續存不可或缺的元素,多 想想這個道理,讓自己肯定這 樣的感受。



人在群體中生活,自身要生起喜樂,還都得仰賴他人,自己什麼都不靠人,是難有喜樂的。從一出生開始,就要仰賴母親的慈愛才能生存下去,這是不言而喻的。

因此,請你們發起:「我要真誠地去 利益眾生,不對他們做絲毫的損害」之 想,請你們發起如此心念。



支撐生命的主要力量,其實就是慈悲。 如果慈悲充滿自心,在日常生活中,甚 至在睡眠時,都能安心微笑。若取而代 之的是沮喪、憤怒,就連睡眠都遭罪。



慈悲、憐憫之心讓自心安穩、 寧靜,能引發深層的心力, 若人生一輩子都處於這樣的狀 態,那有多好!



慈悲才是真正內心力量的種子, 一旦有了這樣的力量,內心將毫 無畏懼,亦無嫉妒與憤怒。



與生俱來的悲心,會較偏頗,更仰賴他 人對我們的態度,而這種認知是顆種 子,透過修練,可轉化為不偏頗之悲 心,這種悲心就絲毫不需仰賴他人的態 度,而是體驗到他人也是生命,跟我一 樣,也有苦樂的感受,離苦得樂的權力 跟我是一模一樣的。

這種悲心,緣著敵人亦能生起,能遍及 所有眾生,是無量悲,也是真正的悲 心。



嗔恨、我慢等想法,讓自心極不愉快。 而發心則是以他人的利益為主,透過次 第的修練,一點一點地捨棄自我,珍愛 他人的力量就會逐漸增強。如此一來, 每日自心都喜樂、寧靜,遭遇批評自己 的人,反而對他們更能生起增上之悲 心。



令生命充實、喜樂的真正來源 為何? 慈悲乃最關鍵的要素!



親愛的朋友們,請你們好好修 練慈悲之心,並將這樣的想 法散播出去,散播給周遭的親 友,此乃創造和平世界之路, 自己的生命也將變得極有意 義。



在生命最後一刻,親友將離你而去,身體也將捨棄,財富也派不上用場。如果你平時就以慈悲引領自己的生命,在最後一刻,你將生起無比的滿足感,不會有絲毫的懊悔。



當慈悲充滿於生命,人生就會 更加充實,自己內心滿是歡喜 與寧靜,周遭的友人甚至動物 們,也因你的感染而安心。 你的生命從今日乃至生命最後 一天,心裡都安詳,內心充滿 友善與和藹的態度,這才是真 的喜樂。



快樂與內心的滿足感有著緊密 的關係,有時候不見得是樂受 所引起的,而是種修行過程中 不苦不樂受所帶來的強大滿足 感。





現代的教育多只注重發展一般的智力, 而教育最根本的目標是要讓人們的生活 能更平靜、喜樂。因此現代教育一定要 教導如何生起一顆溫暖的心,這完全不 需要以宗教來號召,透過一般的教育, 人們就能明白如何讓自心健全又喜樂。



透過教育來傳播慈悲的理念非常重要。 五、六歲的孩童們尚不太會去分辨你我 種族與宗教信仰的差異。玩在一起時根 本不會去想這些事情。

一旦進了學校,非但沒有師長給予慈悲的教導,反而更強調了種族與宗教信仰的差異。就算種族與信仰是相同的,卻又去區分貧富貴賤,我們是貧困家庭的孩子,他們是富貴家庭的孩子,這些差異在教育中一直被傳達著。



應該要透過非宗教的方式,結 合科學的思想在教育中引導孩 子們,讓他們體會慈悲對身、 心都有極大的助益,這點非常 重要。



我們在年幼時,慈愛對我們扮演了不可 或缺的角色,因此在教育系統中亦不能 缺乏慈愛,這樣的氛圍對我們的學習也 極有幫助。我希望在學校的教材中,也 能編撰一些與慈愛主題有關的內容,完 全不須論及宗教。

慈愛、溫暖的心,能實實在在地將人類 的思惟能力發展出來。



在民主國家中,人民所選出的領袖本來 也是人民中的一份子,能從人民的角度 來看待事情,就會更有智慧,也更接地 氣,因此在民主國家中的人民自身透過 選舉而當上了領袖,領導的方式就會有 所不同。

不過到目前為止,有些領袖只模仿過去 領袖的強硬手腕,運用更多的武力,這 又是另外一回事。

我們更該在社會中透過教育來推廣溫暖 的心,若選出來的領袖是來自這樣的社 會背景,其心念就會更慈悲,未來就會 更好,我是這樣看的。



當學生調皮搗蛋時,師長們帶 著關愛之心,向學生們解釋內 心慈愛能帶來真正的力量。



不要馬上就對學生批評、打 罵,跟他們好好解釋「何謂不 良的行為?」,此等行為其實不 隨順人性,也不是人們內心真 正嚮往之事。



我在年輕時,我老師對我總是 非常慈悲,也因為他們如此的 態度,我跟他們學習的內容都 深植在心。如果我老師對我用 詞嚴厲,我可能也會有想要與 其對抗的想法。



我們人的本性就是如此,如果 做事都用溫順、慈愛的方式去 進行,就能達到效果。若總是 板著臉,用詞嚴厲,那就很難 帶來利益。



由於過去我的師長們對我總是 非常慈悲,我明白這種感受 是什麼,有了這樣的經驗,當 我跟人說話時,我一定都是帶 著笑容,不會擺著一張嚴肅的 臉。



我們從小就被慈愛包圍著,但這種慈愛的本性缺乏後天培養,孩童們一旦進入校園學習後,現今的教育體系若不花時間教育內心喜樂、寧靜的重要性,只在乎一般智能的發展,在這樣的教育基礎上,就會造成人們在社會上彼此過度的比較、競爭。



家庭中的兄弟姊妹在年幼時較能仁慈地 互相對待,但在長大後,也會有互相比 較的氣氛,這些情緒多是後天發展出來 的,但這卻已是世界上許多人們互動的 模式。



人們之間的競爭已過頭了,就 算在家庭中也是如此,這一點 都不符合人的本性,一方面是 煩惱所致,一方面是因為在教 育中缺乏宣導。



要改善人們競爭、敵對的狀態,在教育系統就必須傳達和平、喜樂的重要性。和平的世界不會從天而降,世界上七十億的人口都該努力為和平而奉獻。



我們從小就帶有慈悲的本性, 但在成長的過程中,教育體系 卻沒有加以輔助,人們開始只 關心屬於自己的,開始對五光 十色的世界產生貪著,這是最 大的問題。



在教育體系中必須加入慈悲的 教導,讓孩童們了解生命的目 的,這跟宗教信仰毫無關係, 而是為了讓我們的身體更健 康,內心更愉快,慈悲絕不可 或缺。



現代的教育過度注重物質的發展,此教育形式對內心寧靜的建造已有所不足。若現代的教育能與古印度傳統中所強調的「悲心」及「無害行」做結合,此等的教育形式才算完整。



聖雄甘地教導世人「無害行」 的思想,其平息爭端的方式已 經被世界各地的人們所採用。 許多因憤怒、害怕與嫉妒所引 起的紛爭,都能依著悲心的修 練來化解。



我希望孩童們能接受慈愛的教育,從年幼時就接觸人類屬一體性的道理。

國籍、種族、宗教與政治傾向的劃分, 其實都是我們內心創造出來的,也是後 天教育出來的。

因此,我們該從小教育孩童們,讓他們知道我們都是兄弟姊妹,必須和平共處,不再去劃分你我的國度,接著引起彼此猜忌。這些後天你我的區分,不曾對人類的快樂做出任何貢獻,只會引起更多的恐懼與懷疑。



我為什麼一直強調要將慈悲這門科目放 在一般的教育中,因為當孩子們一開始 聽到慈悲的說法時,會覺得這只是宗教 方面的事,就擺在一旁了。

慈悲跟宗教毫無關係,對自己的健康卻 有很大的利益,使自己內心平靜,睡眠 安穩,甚至夢境都吉祥。



當我們在印度初創辦西藏學校時,我們一開始使用「宗教語言」的名稱來教授課程,但我想這似乎不是那麼適當,於是乎我改稱呼這些老師們為:「哲學老師」,我們有著豐富的那爛陀寺的知識,不僅如此,我們也學習各種印度宗教的哲學思想,學習各種內、外道的宗義見解。



現在在印度的西藏學校中,已 有諸多老師能傳授那爛陀寺傳 統的深邃知識,特別是心運作 方面的諸多知識,我們也能詳 細的講解各種粗、中、細的心 的內涵。



有些人認為悲心就只是個平凡無奇的想法,因此在教育中只強調大腦的運作。 不過我們看看世界上最會搗蛋的人,不 就是那些受過現代高等教育的人嗎?因 此在教育中,透過非宗教的方式傳達慈 悲的理念實在重要。該如此做的原因無 他,因為我們人類必須融洽共處,而悲 心是把大家都拉在一塊的寶貴力量。



在我們理解大腦的運作方式 後,就該學著如何去正面操 作、訓練它,讓它變成生起悲 心的基礎。



在這個世界與社會上的確還有一些舊習存在。但對於新一代的人而言,他們不會覺得武力與軍隊跟他們的生命有什麼關聯,在校園就該引導他們,讓他們理解悲心的利益,不以宗教的方式來宣導,而是為了他們自己的福祉、健康而說,這樣的教育對未來的社會的祥和也會有極大的幫助。



舊的政治觀念與其所造成的對立,不應該牽制著下一代,必 須減少這方面的影響,原因無 他,因為我們都同屬於一個人 類大家庭。



若父母輩接受的教育較少,自 己在學習後,在生活上得到更 多的喜樂,也該將有利益的思 想分享給他們,這也是利益他 們的一種方式。



若缺乏學習,視野很容易就變得狹隘。反之,透過教育、學習,視野就會越來越廣闊。



現實中有許多複雜的狀況,必須有廣闊 的視野與慈愛的心,才能做更好的應 對。

若只抓住一個點不放,人很可能就一直 處於憂慮的狀態,進而失去心力。





我們該好好照顧我們的地球, 因為此家園就是我們幸福的根基。 就像農夫們照顧農田, 因為他們需要仰賴農田而活, 所以他們花心思照顧農田。 農夫也不是因為對農田有悲心, 才會照顧農田, 而是因為農田是農夫的生活來源。



地球就是我們的家園,其好壞攸關我們的未來。全球暖化的情形日漸嚴重,世界各地許多旱災與水災正在發生,我們該認真地去照顧它,就像照顧自己的家一般。



照顧好身邊的人與環境,就是 照顧自己最好的方式。



人類由於內心不調伏的緣故, 不僅造成了人與人之間的紛 爭,也殘害到地球上成千上萬 的生命。我們都共同呼籲著: 「要和平!」而地球上真要和 平,關鍵就是人類了,這是我 們首先要做的。



根據生態學家的說法, 全球暖化的情形正逐年增長, 在未來的幾十年中, 河川的數量將會減少, 草原將變成沙漠, 學者們說這是極有可能發生的事, 我們應該要更關心我們周遭的生態, 這點非常重要。



全球暖化的情形, 過去幾十年來每年都在惡化, 這我自己都能感受到。 當我在1960年來到達蘭薩拉時, 那年的降雪量是很大的, 但現在降雪量卻逐年地減少, 這是全球暖化明顯的跡象。

達賴喇嘛一日一法語



全球暖化是地球上的新問題,

全球暖化不會分東南西北,

不會挑國籍,整個地球都會漕受衝擊。

有些科學家認為再過幾十年,

世界上的一些主要河流都將乾枯,

在這樣的情況下,

我們還一直要去劃分

「你的國家」、「我的國家」,

「你的群體」、「我的群體」,

這樣一點都不聰明。

應要多想想人類屬一體性的重要性。



地球上的人類既然都要住在一起了, 與其彼此殘害,大家都受苦, 還不如快樂地一起住, 這樣不更好一點嗎?



許多科學家們認為:「在接下來的幾十年 中,全球暖化的狀況會越來越糟」。因此 在地球上居住的人們,在自己的餘生中應 彼此和睦對待,不應再彼此傷害、朦騙。 將周漕的人都當作自己的兄弟姊妹一般, **這才能使世界直正的和平**,內心也獲得寧 靜, 這是我們這一代每個人的責任。



我們該多關注西藏的自然環境, 西藏有著高海拔的地理環境, 源自於西藏的河流, 流向巴基斯坦、印度、孟加拉、 越南、以及中國的黃河, 這些大川遍及了亞洲的主要地區, 而其源頭,就是從西藏來的。 因此,一定要好好維護西藏的自然地理 環境。

達賴喇嘛一日一法語



解決全球暖化的方法已有些實例,我舉拉達克作為例子:當地幾十年前都還是塊沙漠,當地人開始重視此議題後,著手打造森林與綠地,現在已變成綠油油的一片。人們該更關注打造森林與綠地,好好去利用荒地。



阿拉伯地區與印度的一些地方 也有些沙漠,我們該運用科 學技術,將海水淡化,做更多 的灌溉,在暖化惡化之前多植 樹,多種植各式各樣的水果與 蔬菜。



全球暖化是個嚴重的問題,我 目前已經八十七歲,還是個比 丘,沒有孩子,不用太操心這 問題(笑~),那些有孩子的 人,你們必須嚴肅地為你們的 後代著想啊!要認真去面對這 個問題。



我很喜歡風力發電,當水力發 電的來源出問題時,風力發電 這塊還能持續供應。



全球暖化如果惡化到某種程度,人類就無法挽救了。在這之前,我們必須努力去改變,應該盡量去造林與綠地,否則再過一、兩個世紀,全球溫度將達到難以忍受的程度,一些佛教典籍也記載著太陽導致火劫,最後整個世界都成了焦土,到那個時候,人類也不用整天自己鬥爭了。



我們在活著的時候,就該活得 快樂,好好地去保護地球這個 大家園,不要再去分你、我、 他,我們都是人類,必須要共 存,要認真思惟人類屬一體性 的重要性。



人們參與戰爭,戰死在沙場上,那景況是觸目驚心的,在 那樣的狀況下死亡,內心很難 是平靜的,為了避免這種事情 再次發生在我們的家園裡,一 定要想辦法建立喜樂的社會環 境,並且解除軍備。



解除軍備不是不可能的,因為 軍備是人自己建造出來的,不 是其他力量所造成的。人類若 想要建立解除軍備的世界,靠 的就是一顆悲心。 嗔心是自我武裝的種子,但悲 心不是,悲心是喜樂的根源。



過去在廣島曾發生過原子彈爆炸之事, 我曾參訪過該處,當時死了許多人,我 對其來龍去脈有些了解,憶念起此事 時,心裡實在悲傷。

我祈願原子彈、核彈之類的武器,從此 之後在地球上消失,我強力發著願,祈 願此問題必能徹底解決。



我們都想要離苦得樂,在這點上我們毫 無差異。在這個地球上居住的動物,也 會有貪與嗔,人類有著更高的智慧,卻 用這樣的智慧去輔助貪、嗔,當貪與嗔 的奴僕,去殘害成千上萬的人類,這都 是人類自己造成的啊!

達賴喇嘛一日一法語



我們受夠了暴力與武器的傷害,人們已經受夠了! 我們內心都渴望祥和的社會, 不再有武裝的對立,就算遭遇 到小問題,一定都能透過溝通 來解決。



想要透過暴力來實現世界和 平,這如同緣木求魚。暴力只 會為未來的暴力種下種子,這 種方式是徒勞無功的。 對任何暴力,都應心生厭倦, 你、我都已經受夠了。



願武力、軍備皆成為歷史,不 再有人使用它。



在戰爭時,相較於女性,大部分的男性在決定殺戮時內心更無猶豫。也因為如此,女性更該擔起更多的責任,男性則更該冷靜,悄悄地坐在一旁。



當人類心中生起了貪,慢慢就會引起侵 略性。看看世界上各種侵略與暴行,人 們已經受夠了暴力,該停止了。

在這些暴力中,許多兄弟姊妹就這麼死去,但還是有人想製造新的核武器,這 都是過時的作法了。

想想人類屬一體性,你我每個人都是從 母胎而生,從小依著母親的慈愛的孕育 而活,周遭也有兄弟姊妹善待著我們, 在這過程中慈愛與無害行一直伴隨著我 們。



過去幾十年來,仍有許多暴力之行。更 可惜的是我們這麼美好的大腦,卻運用 在算計要如何殺害、打擊你的鄰國,這 真是大錯特錯。

我們該在人類屬一體性的視野下,建立 一個和平的世界。世界上已經有七、八 十億的人口,在苦樂的感受上是一模一 樣的。

達賴喇嘛一日一法語



當我們見到彼此時,大家都擁有人類的 臉龐,額頭上也沒有第三隻眼,如果突 然看到有人臉上有著三隻眼睛,可能會 稍感訝異吧(笑~)!

既然我們有著同樣的臉,有兩隻手、兩 隻腳,我們也該隨順著人類的天性與天 生無害的身體構造,善待彼此,引領更 慈悲的生活。



以暴制暴,只會引起更多的暴力,無有止境,為未來留下無 盡的後患。



暴力總是帶來破壞性的結果, 而悲心自然而然會引發無害 行。



遭遇到暴力問題,與其以暴制暴,留下更多的後患,不如多花時間去找出背後的肇因,用更多的耐心去理解,如此才能長久的解決問題。



在遭遇到強大的傷害時,此時必須要用 更廣闊的角度去面對。此時與其憤怒, 更該修練慈悲,對施暴者產生憐憫感, 由於他們行惡必將得果,對他們發起真 正的關心,內心沒有一絲憤怒與嗔恨。 悲心與利他這兩項修練,能讓你在面對 敵人時帶來無比的助益。





現在世界上充滿五光十色的外在吸引, 在這樣的情況下,要如何生起清淨的出 離心?

外在的這些欲界的物質,仔細去觀察, 會增長我們的貪與嗔,現今的世界只注 重外在物質的進步,最後有給我們帶來 快樂嗎?這我們要認真地思考一下。



孩童們從一年級開始,就被教育著要關注物質的進步,到了大學還是如此,科學家該注重此點沒錯,但還有很多人也光想著外在的物質。這樣做如果真的能帶來好的結果,現在地球上應該是和平的、輕鬆的,大家都身體健康,內心快樂,應該要是這樣,但事實卻不是如此。



外在的物質會造成內心貪愛的增長,貪愛一旦強盛,自己想要的東西在獲得的過程中若遭遇障礙,就起嗔;遇到順緣,就起貪,總之會造成煩惱的增長。分析法的智慧實在非常重要,在六波羅蜜——布施、持戒、忍辱、精進、靜慮、智慧這六者中,智慧很重要,要運用此智慧去分析好與壞、近程與遠程的利益,分辨孰者為重,孰者為輕。



問:一個人要如何對自己所擁有的感到 滿足,不去在意其他人擁有不同的東 西?

答:我們對自已有的物質、好名聲有過 度的執著,這是我的、那是我的、都是 我的。

這樣的想法會帶來很大的麻煩,因此知 足的想法非常重要。一旦培養起知足的 想法,能更關心他人的福祉,你會突然 發現你不會在意他人所擁有的。內在的 價值才是首要的。



一定要認知到物質是次要性的。 如果把物質放在首位,以你的 例子來說你就會想要更多, 永遠沒法滿足,當你看到他人有的東 西,自己又會開始貪著。



問:尊者,您有八百多萬的推特 (twitter)的追隨者,您會自己發文 嗎?你有智慧型手機嗎?

答:我不懂怎麼發文!不過我跟你說個故事,有次有人從美國打電話給我,我的秘書把手機遞給了我,當我聽對方講話時,我把手機放在耳邊,但我講話時,我就把手機移到嘴邊,手機就這樣一上一下的移動,我的秘書看到這個情形就笑了出來,他跟我說:「您不用如此,可以直接講話。」我不太懂怎麼用這些東西。



問:您對現代科技有什麼看法呢?

答:非常的棒!我認為科技增加了人類的能力,使很多事情變得非常容易。不過光靠科技,沒法產生悲心、快樂,科技本身還得仰賴使用者的使用方式,我們要懂得「主導」科技。如果我們變成科技的奴隸,那就很不好了。



不管我們發明了多少科技產品,這些產品如何使用,還必須觀待使用者。如果把人類的價值放在第二順位,錢卻放在第一位,過多的物質生活與思想,這會有很大的問題。



在發展科技時,若缺乏全面的想法,很容易就會忽略許多 負面的後果。做一件事前,有 著全面性的觀察非常重要,我 們居住的自然環境對我們極為 重要,對人類的生命會產生影 響,因此更該全面地去關注地 球上的自然環境。



科技應該是要能提升人類的生活品質,並用來彰顯人類的彼此關愛的價值。



過去在科技有所進展時,人們會想著某 些國家較為先進,因為其擁有先進的器 材與科技知識,然後會生起此國家較為 優越的感受,這種想法是不對的。 每個人基本上都是平等的,出生時是一 樣的,死亡時也是一樣的,某些國家可 能有些先進的科技,但這都是表面的差 異,在更深層的價值上,那是一模一樣 的。



問:對於那些新科技創造者們,尊者您 對他們有什麼建議?

答:我也很喜歡科技,那些科技創新者 當然比我懂這些技術,我也稍微會使用 一些科技產品。

科技的使用,一定要對人類有所幫助, 對生態亦是如此,若對人類與生態會造 成傷害,那就已經過頭了。

一定要記住科技必須以利益人類為取向。



我們學習新的事物,不只是為了自己,更應思考該如何運用 在眾人身上,為更大的群體與 環境帶來利益。



科學總是該運用在人類的利益 與生存上,而不是拿來害人。



當我們想到「和平」一詞,要 先從「內在和平」著手,若內 心缺乏和平,充滿了憤怒、憎 恨與嫉妒,和平將極難實現。



真正的和平,要靠自心的溫暖 來孕育。



和平不會從天而降,要從自心 的慈悲著手,這才是個人、家 庭、團體乃至世界和平最根本 的基礎。



每個人對世界和平都有一份責任,和平不是單單某些重要人物的責任。每個人都有責任在自己居住的環境中建立起和平的氛圍,讓眾人對和平帶來更多理解,如此才能帶起整個世界的潮流。



真正能摧毀自心寧靜者,並不 在外,而是藏在自己心裡的煩 惱。



世界上有無數的問題,人們心中有種種的嗔恨、嫉妒與猜忌,但若能發起慈悲之念,做到這點,自心就能維持寧靜。 外在有許多問題的確沒法完全解決,但自心的寧靜是自給自足的。



快樂究竟的泉源在自己的心中,也正因如此,與其一直想 從外面找答案,我們該花更多 的時間,關注、照顧自己的內 心世界。



現今的世界極為紛亂,物質的 發展是突飛猛進,但人心卻極 為浮躁,心裡的貪與嗔的勢力 極為強大。

但也就是在這一刻,薄伽梵世 尊的教導,也就是悲心與緣起 性空見,就更顯價值。



現代社會太注重外在的物質,卻沒關注 心的內在價值。現代的教育,只關注前 五知,卻很少著墨在第六意知,第六意 知不特別依賴眼知、耳知、鼻知等前五 知。修練的時候,我們可暫時拋開前五 知,多去關注我們的第六知,將第六意 知的潛能開展出來。



直到20世紀末,都沒什麼人知道「心」 的內涵,只知道大腦的部分。在21世紀 初,我有些腦神經科學家的好朋友, 開始意識到除了大腦,還有其他的「東 西」,會影響我們的大腦。



理查·大衛森是一位偉大的腦神經科學專家,他與一些專家們從上個世紀末就開始進行實驗,對於那些很有禪修經驗的人,在他們禪修的時候,去研究他們當時腦部有什麼變化,這些科學家當中,已經有某部分的人承認除了大腦本身,還會有其他的「東西」會影響大腦,我們稱之為「心」。



科學界目前也開始更關注「心」的內涵。當我們談到「心」這個主題時, 內容是又深又廣的,當人們真的理解 「心」的內涵時,這個人就會開始轉 變。



第六意知能開展出奢摩他,也就是專注 一境的認知,也有毗婆奢那,也就是分 析式的禪修,這兩者都只屬於第六意 知,跟前五知毫無關係。因此,要多花 時間在內在價值上,多關注並提升第六 意知的品質。



禪修有分析修與安止修兩種方式,我們 稍微花一點時間, 先不去想眼所見、耳 所聞這類的境,就單單專注在心清淨 的部分。由於我們很容易被前五知的境 所吸引。因此,我們先把前五知擺在一 旁,讓心處於無念的狀態,逐漸地,你 對「何謂心?」會有點覺受,你會感受 到心的清淨分。



當你感受到心的清淨分時,持續如此去練習,心的力量會被開發出來,這股力量是非常強大的,接著,再利用這股力量去思惟,去分析深奧的內容,這樣的思惟,就成了分析修。



我們的情緒與認知,不是依著機械而產生的,而是有它自己一套的運作規則, 人腦的發展,也會產生情緒及各種智慧,這些內容,應該要放到一般的教育 課程中,應該要多教導我們內心世界的 運作方式,了解其運作方式,對我們的 苦、樂會有極大的影響。





煩惱才是究竟的敵人,是苦的根源。一旦煩惱在內心滋長,當下就摧毀了內心的寧靜,最後也會傷害身體健康,也破壞了人與人之間的情誼,也會引發各種如殺戮、欺侮、欺騙等負面作為,將所有吉祥之事都驅趕走了。

因此,我們才會說:「煩惱才是究竟的 敵人」。



在遭遇困境時,煩惱會慫恿我們去動怒,以一種不切實際的 方式來處理問題,很容易就被 煩惱給牽著鼻子走。



外在的敵人今天或許會傷害你,但明天說不定又反過來幫助你。但內心的煩惱敵就不是這樣,它只有傷害性,更可怕的是不管你躲到何處,它都會如影隨形的跟著你,隨時讓你陷入困境。



當我們察覺煩惱如影隨形的跟著我們, 隨時給我們帶來麻煩,我們該怎麼做? 如果煩惱無法被消滅,沒法解決了,那 最好的方式就是乾脆忘了它,盡情去享 用酒、性等各種受用,那不也挺好的! 但煩惱若能被消滅,那我們必須就該好 好利用此暇滿人身,運用人類的大腦與 良善的心,試著去減少、消滅煩惱,這 也是佛陀認為人身難得的原因。



外在的敵人,我們可以有不同的方法隔離、對付他們。就像我們在1959年遭遇到外在的敵人,我們可以從西藏出走, 遠離那樣的狀態。

但內在的煩惱敵就不是這樣了,不管身 在西藏的布達拉宮,或者在達蘭薩拉, 或者就像我現在身在倫敦,它都如影隨 形的跟著我。



就算在禪修的過程中,或者正 在觀想壇城,就算我身在壇 城的正中央,煩惱仍然緊隨著 我,它都會在。 我們必須要體會這件事情的嚴

重性。



人要起嗔必須要仰賴著因緣而 起,嗔不會自在地就生起,但 因緣一旦俱足了,嗔自然就會 生起,思惟這點非常重要。



我們對某人生氣,他對我們擺臭臉,必有其背後的因素,有的是自己的造作令人不悅意,這是造成他人不歡喜的因素之一。因此在面對自己不喜歡的人時,非得指責他人說:「這完全都是他自己惹出來的麻煩」是不太合理的,令人不歡喜的因緣中,自己也可能是因素之



在面對煩惱慫恿時能不為所動,甚至完全制服煩惱的遊說,就必須透過正理來看到更 有益的思惟方式,並將這種思 惟變成自己的思考習慣。



煩惱沒有穩固的靠山,沒法靠正理來成立。當起煩惱時,探索「你剛起嗔是怎麼回事?道理在哪?」你可能可以暫時編造個道理出來,但你再往下探索「你嗔恨的那個敵人,是一生出來就是你的敵人嗎?」肯定不是,都只能靠著很暫時、表面的理由,惹著自己起煩惱。



慈悲、忍辱等善念則有強大的 正理來支撐,修練後心安詳、 身健康、友安樂、友眾多,透 過正理去探索感受,追到見現 前分的部分時,會發現其利益 是實實在在的。



慈悲等善念你越去修練,它就 會越穩當,也會給你帶來滿 足感。只要是想要離苦得樂的 眾生,都能依著正理去對其生 起:「願其能離苦,願其能得 樂」之善念,有著堅固的思惟 與事實做靠山。



業與煩惱都是從妄想而生,而 非理作意的妄想,是從執「 境從自方能獨立的成立」的想 法而生,例如某個正在生氣的 人,他看到的是「那個人從自 方看起來真是討厭」,再透過 非理作意不斷地增益,嗔心就 產生了。



不管是對誰起貪或嗔,在之前 對方會在自心顯現為「從自方 成立、諦實成立」,而將此顯 現般的樣貌執以為真的想法, 就是「我執」,我執引發了非 理作意。



我常告訴我的朋友們:「若能 藉由量子力學的理論,對從境 上無法存在這點獲得肯定,此 人非理作意的妄想會有相當程 度的減少。」我也告訴科學家 們去做此類的實驗。



人們心中總是有負面的想法,但現實中 其實仍有許多美好之處,我本人是很 愛這個世界的。我們心中絕大部分的 問題都是自己想像出來的,大型肉食動 物如老虎的心中,也不會有這類的負面 思想,如果我們能從更寬廣的角度去審 視,會發現這世界並不是這麼的差勁。



我們最迫切需要處理的問題既 然是心裏的各種情緒,那麼 最好的解決辦法,也就是修心 了。



世界各地的人們心中都有些抱怨,抱怨的內容不是身體不好,而是諸多心裡層面的問題,這些問題絕對能解決。



當我們談到苦樂時,其實就是 在談我們的認知。因此如果在 認知上無法得到輕鬆、安樂, 就算物質再怎麼進步,也無法 帶來任何利益。



不管你有沒有宗教信仰,都必須了解心 是如何運作,是怎麼讓自己痛苦,又如 何讓自己開心。

項與我慢等煩惱,很明顯的就會讓自心 難受,要如何降低、斷除的方法在經論 當中有著非常微妙的解釋,特別是透過 菩提心來對治,好好去思惟這些內容, 確確實實地就能讓自心安樂、寧靜。



不要光想著「上師保佑啊」、「佛祖保 佑啊」,去好好修練菩提心與空正見, 就能實實在在的體驗到內心的轉變與撼 動。



每個人都想要快樂,但快樂卻無法從外在的商場購得。 快樂,完完全全的仰賴於自己 的思惟與看待事情的方式。



當人們提到心的時候,總想到大腦,但 事實上不是如此。

以我為例,我的身體日漸衰老,但我的 心卻越顯年輕,從這個例子來看,我們 可以明白心的運作是挺獨立的。我們對 心越研究、了解,利益就越大,這是很 值得去做的一件事。



欲使自心喜樂、寧靜,最主要 的就是要降低愛我執,增長愛 他執,並有著符合現實狀況的 視野,這樣去做,喜樂、寧靜 必會降臨。



修練不會有空間與時間的限制,不管你身處廟宇,或者是一人獨處,都能夠去好好實踐,將教言牢記於心,憶念當中的提點,如此一來你會獲得真實的生活體驗,這對你未來面對挑戰時會有最直接的幫助。



嗔恨、我慢等想法,讓自心極不愉快。 而發心則是以他人的利益為主,透過次 第的修練,捨棄自我而更珍惜他人的力 量就會逐漸增強,如此一來,每日自心 都喜樂、寧靜,遭遇批評自己的人,反 而對他們更能生起增上之悲心。



為什麼要修練呢?每個人都會 遭遇到困境,而且是不少的困 境,而修練則是能讓你可以面 對、突破困境的利器,修練能 讓我們超越種種生命的難關。



修練可以讓我們面對困境,而 修練的困境也能讓我們獲得實 際的經驗,在面對挑戰時,如 果只是不想面對,逃之夭夭, 那就很難會有什麼進步。



在生命毫無困境時,人生很美好時,自詡修練有成,但在困境出現時,卻又望風而遁,修行不是這樣子的,修行必須要運用在生活的各個面向中,才能獲得真實的體驗與成長。



修練須經智慧分析,透過用心 實踐,就能讓自己在身、語、 意上造惡的煩惱日漸式微。



內心的功德,透過實際去修 練,的的確確就能開發出來。





秉持你我都是人類,有著同樣 苦樂的感受,如此去珍愛彼此,盡力想辦法彼此幫助,如 此一來,你我都會感受到極大 的利益。



所有眾生都會想要離苦得樂, 包含那些小蟲子。 你用手指去碰小蟲子, 牠馬上會警覺想要保護自己而後退, 因為愛我執想要保護自己而後退, 所以每個眾生都想要離苦得樂, 這不需要透過理路再去成立。 是直接可以看見的。



當我們去幫助別人時,應該要 全心全意的為他人著想,心裏 不要想著:「等等會給我什麼 回報?」不要有這種念頭。



世界上有些貧困潦倒之人, 他們跟我們一樣都想要離苦 得樂,但由於順緣不俱足的 緣故,在生存上遇到極大的困 難,我們要常去憶念他們的苦 難,盡力地去幫助他們。



現今的社會貧富差距極大, 貧窮的人亦是我們的兄弟姊妹, 也是社會上重要的一份子。 因此,從長遠的角度來看, 有錢的人如果能照顧這些窮人, 其實也是在照顧自己。



每天早上一醒來, 調整自己的動機, 決心今天要利益他人, 希望自己的身、語、意, 都能利益到他人, 為他人服務, 我一直都是這麼練習的。



一早醒來就想著利他, 這是開啟一天最好的方式。



照顧他人,

是照顧自己最好的方式, 因為一個人從出生到死亡, 我們都需仰賴他人。



常常希願別人能快樂, 自己的內心一定是平靜的、 有自信的、有勇氣的, 這會讓我們的心變得更開放, 也因為如此, 當自己遭遇到苦時, 承受苦的力量就大大增加, 遭遇到個人的苦時, 相對地更能輕鬆面對。 利他的想法能帶來這些差別。



利他的心力越是增長,就越能發起殊勝的心力,內心的無力感將會一掃而盡,再怎麼遇到逆境,都能自願的扛起挑戰,這種想法能帶來極大的利益。 也因為如此,就算對一般人來說,如果你秉持慈悲、利他的想法來生活,這將會是你成功的根基。



歷史上也有一心想要利他,並 以正理作為靠山的代表人物一 聖雄甘地,他完全沒有驕傲、 瞧不起人的想法,並有著極強 大的利他心量。



人權鬥士馬丁·路德·金恩, 也是專心一志地想著利他,這 種心態就是自信,而非我慢。 這種有智慧作為靠山的心態就 不是所斷,而是我們該主動嘗 試去發起的善念。



我們都已獲得人身,也都是世 尊的追隨者,就算沒有宗教 信仰的人,也會欣賞良善的特 質,見到卑劣的特質,也會不 歡喜。



所謂的良善,例如:尊敬父母、救護無助的眾生,此都屬於良善的行為。地球上的眾生都想要離苦得樂,百分之百都是一樣的。我們人有高等的智慧,就算沒法憶念一切眾生,也請你們好好替地球上的眾生,包含動物們著想,想著:「我要利益他們」。



對於地球上以人類為主的眾生們,請你們生起:「我要盡力去利益他們」的想法,請你們大家都發起此良善之心。請你們當下就花點時間發起此心。



如果對朋友或鄰居起了傷害、 仇恨之心,當下自己心裡就 不會好受,由於心裡對他人起 了惡念,隔閡就產生了,會想 離得他們遠遠的,如果碰上了 面,表面可以裝得很友好的模 樣,但心裡仍極不愉快。



若心裡能保持清淨,對他人都 秉持:「我要利益你們」的想 法,不管遇到誰,就算是遇上 了傷害、責罵自己的人,自心 保持利他與清淨的動機,反而 能對對方產生憐憫之心,他現 在會變得如此模樣,也不就是 因為被煩惱掌控所致。



菩薩們對眾生不會有任何的偏頗,不會覺得該對這個好, 對那個不用那麼好,心裡都想著:「願一切眾生能離苦與苦 因,若能如此那該有多好」。



對於一個大乘修行者來說,想 要救護貧困潦倒的眾生並不 稀奇。當接受你幫助的眾生反 過來想傷害你,但你卻毫不動 搖,反而因他們的造作而生起 了更大的悲憫,更堅決要利益 他們,這才真的稀奇。



修練菩提心,能極度的增長心力,使內心安樂、寧靜,能將 我們所有的思惟,全部都用於 利他的方向,令人有無比的力量。



一般而言,憶念眾生對自己的 恩德極為重要。但以《入行 論》的專門所化機而言,在思 考利他時,不是以念恩為主, 主要是思考其他眾生「也想要 離苦得樂」,他人想要離苦得 樂的想法跟我一模一樣,從這 點著手。



以《入菩薩行論》的專門所化機來說, 不會強調從憶念恩德著手,我們每個人 對自己也沒有多大的恩德,但我們卻想 要利益自己。其主要的修法是一再去思 考:「他人想要離苦得樂,就如同我想 離苦得樂一般」,透過這樣的思考生起 珍惜他人的想法,這樣去修自他交換。



一般人的慈悲是偏頗的。 跟我關係好的,當他們受苦時, 我們自然地會於心不忍, 但你跟他的親近感若消失了, 這種不忍的程度也會降低。 我們該培養一種更廣大的慈悲, 不依賴這種私密親近感而生, 而是觀察到所有的眾生都想離苦得樂, 這點跟我是一模一樣的。 當你能夠理性的去體會到這點, 無論敵友,你都能對他生起慈悲。



為成自他利,應修菩提心。如果修練菩提心,累世皆能獲得善趣身,依著善趣身再生起智慧。累世的安樂,也都要仰賴菩提心。



什麼是最殊勝的利己方式呢? 就是利他。



我跟不同的人見面時,我心裡會想:「 我遇到的每個人,都跟我一模一樣,都 想離苦得樂,在這點上毫無差異。他的 宗教信仰、膚色、地位都是次要的。」 當我有這樣的體會,我就可以對他跟對 自己的親人一樣,內心不再有隔閡,能 開心的跟他互動。



建造和平的世界,不單只是為 了他人,更能利益到自己。



盡力去思惟利他,此乃極善之事。而想要更增上利他的力量,就需仰賴空正見。



我是人類中的一份子,與任何的人類都 是安危與共的,因此不管我跟一個人見 面,或者是十個、百個、千個,甚至是 幾十萬人,因為有這種體會,在我眼中 他們就是我的兄弟姊妹,這樣的想法也 使我內心極為放鬆、平穩。



我目前已經八十幾歲了, 在印度已經住了許久, 在未來, 至少十幾二十年, 我仍會待在此處, 盡我的力量去利益眾生, 繼續住於世間。





地球會遭遇成、住、壞、空等 劫,現在應正處於住劫,於 此階段,不管是直接的或間接 的,只要能利他,我肯定會盡 力去做,此乃吾之誓言,吾亦 如是發願。



中國是個教法未遍布,或是過去遍布卻又衰退的地方。

偈云:「教法大寶未遍布,或遍卻已衰 退處,願以大悲救護意,顯揚利樂寶藏 庫」!

中國以及內、外蒙等本與西藏的教法有 著聯繫,但在過程中又有所衰退,對於 這樣的情形,我們必須令衰退者復興, 令未衰退者增上,這是我們必須要扛下 的責任。

達賴喇嘛一日一法語



我常時如《入菩薩行論》所說般發願: 「乃至有虛空,以及眾生住,願吾住世間,盡除眾生苦。」此思惟給了我無比的心力,對降低己身之苦也有極大的幫助。自己就算遭遇痛苦、逆境,也不會

太在意,好像沒什麼事發生一樣。



在修行的體驗上,若生起了視一切眾生皆為至親,虛空未盡前,利他不止息之念,您將獲得無比的心力。



西藏的顯、密二教法,也就是 那爛陀寺傳承的無垢教法,現 在正要開始遍布於全球,這肯 定會發生,我也會帶領著大家 一起往前走。



在內心煩燥不安時,或者生氣,想要害人,或有著壞心眼 的時候,請您憶念我的臉,保持善良的心,這就是我生日最好的禮物。



修行,

就是將舊的惡習氣逐漸移除, 將新的善習氣加入日常生活中, 並且延續下去, 讓心逐漸地不再被煩惱控制, 使心續流上的善習氣日漸增強, 這就是修行。



修行上有沒有進步, 端看煩惱是否減少來判斷, 這個是最主要的標準。



任何的修練,都必須要有生活 的經驗來印證,如此才會帶出 真實的滿足感。



當我閱讀龍樹、月稱及寂天菩薩的著作時,雖說我不見得完全理解當中的內涵,但我能感受到他們人性的一面,而不是什麼神秘的經驗。他們的思惟、觀點極度貼近日常生活,而佛教的修練,就是要結合日常的生活經驗而修。



在沒有人干擾時,思惟較能夠專注,修 行也稍微容易一些。但再回到日常生活 時,你就會遭遇到諸多狀況,必須做抉 擇,現實也可能會逼你走上負面思考一 路。

因此,在能專注修練時就該明白修練是 為了要面對現實生活,也唯有在這個階 段才能看出修行成效。



修練的關鍵不在於外在的儀式、擺設,主要還在於內心看待事情的方式。生活盡量少欲知足,將所聽聞的內容化為內心的修練,並且不斷地去串習,這才是要點。



多觀察自己內心的過患,主動去修練這些過患的對治,如此去做,內心的過患就會逐漸減少,功德也同時不斷增長。



我們應該把經典的內容當成一面鏡子, 發現自己的過失時,內心懺悔; 發現自己行為合乎經典的道理時, 內心感到歡喜, 逐漸地讓自己的一切造作都能隨順經典 的內容。



經典的內容,不只是拿來唸誦 的,當你實際去修練,對深、 廣二道起了深刻的決定時,內 心將會有極大的轉變。



一點都不思考,

要得到利益是不容易的。

在唸誦六字大明咒時, 思惟出離心、菩提心、空正見的內容, 若想要獲得加持, 就是要依此而得, 要累積福報, 也得依此, 要盡除障礙, 也都得依此才能做到, 如果光是唸咒,

達賴喇嘛一日一法語



在上座修練時, 要努力地串習修練的內容, 但下座時,

也要盡量去維持善的續流。

如果下座時就整個放逸,

修行的力量因此中斷,

如此一來,要增長功德是很困難的。

因此,平時要盡量維持住修行的力量,

狺點極為重要。



在正修時專注於善的串習,回 到日常生活時也要保持善的暖 度,當暖度降低時,再透過正 修來加強、保持暖度,這樣一 來,二十四小時都能處於修行 的狀態。



如果我們懂得調伏心, 不管到何處, 都可以保持內心的平靜, 如果不懂得調伏心, 就算導師釋迦牟尼佛在身邊, 也沒法維持內心的安定。



聽聞了很多佛法道理, 卻不去實踐, 最吃虧的就是自己。



當你教導別人該如何修練時, 自己也要做到, 這樣別人才會信你。 如果我教導人家慈悲的道理, 但遇到點小事, 自己就憤怒、激動不已, 這樣的教導就很假仁假義。 一定要先自己修練, 然後分享給他人。



最好的教授,就是教授者有實際體驗,而學習者在聽聞後馬上練習,就算不能生起無造作的覺受,生起有造作的覺受也很好。



在聽完教授後,回去後還要繼續重複閱讀所教導的內容,反覆思惟,甚至能得到定解,這點非常重要。光靠聞所成慧是無法斷除疑惑的,一定要反覆思惟,直到得到定解,才能斷疑。



瑜伽,其字面上就有「使自心相應於真實義」之義。

而所謂的真實義,從名言的角度來看, 愛他執乃喜樂的根本,從本質的角度來 看,諸法無法如顯現般成立,自性所成 立者根本無法存在。

因此,「使自心相應於真實義」,乃瑜 伽之義。

達賴喇嘛一日一法語



我目前已經是個八十五歲的老 比丘了,我每天一醒來,就是 想著菩提心與空正見,在這之 上會修一些本尊瑜伽,而本尊 瑜伽的修行基礎,還是要回歸 到菩提心與空正見此二最重要 的修練。



每個人從年輕的時候,就該努力學習, 讓心朝善的方向走,慢慢地就會水到渠 成。

如果因為世間的劣事一直拖延,平常不 努力,之後才後悔,屆時想提起力氣會 加倍困難,時間上也遲了。



想要投入修行,長期且適當的努力是必要的,如果一開始期望過高,想要在短時間內得到高深的證悟,通常都會半途放棄,以失敗收尾。 循序漸進,持續的努力才是關鍵。



修行是每天日常生活的事,應 該持續不斷地去努力,不要自 欺欺人,嘴巴上講空話,要身 體力行才能真正得到成果。



密勒日巴尊者獨自在山裡修行,

在他居住的山洞裡,

連尊佛像都沒有。

有次小偷半夜上門了,

啥都沒偷著,

密勒日巴尊者笑著跟他說:

「在我這你天亮來也找不著東西。」

我們該注重的是內心功德的增長,

不該太在意外在的事物。



密續的修行, 必須以秘密的方式來修練, 不要到處跟人家講自己在修什麼,好像在炫耀什麼一樣, 這是不恰當的。



我們不能認為修行是件簡單事, 一定要把煩惱和愛我執視為大敵, 用修空性的智慧及愛他執二利器 去對治,你們要許下承諾, 盡形壽都要這樣努力去實踐。





如果我們平時保持身體的健康, 養好免疫力,就不怕病毒的侵犯。 同樣地,如果我們常修練自心, 在遭遇到逆境或意外時, 內心亦能安穩寧靜, 內心毫不煩躁、慌亂。



過度的擔憂與害怕, 會對身體中的元素 帶來很負面的影響。



問:您都如何增強您的免疫力與身、心 的健康?

答:其實主要的就是一顆平靜的心。當 遭遇到困難時,好好地思考,但不會有 太多的擔心、焦慮,這是主要的因素。 一顆平靜的心絕對能正面影響到生理的 健康,我也會做些瑜伽,這應該也有點 幫助。



問:您的身體健康狀況如何?

答:你可以從我的氣色來判斷(氣色極

好),哈哈哈!當我跟一些人會晤時,

有時候我會問他們:「你們猜猜我幾

歲?」很多人都會說:「大概六、七十

歲」。

今年我將達到八十五歲,身體非常健康,主要的原因就在於我內心很平靜, 而其中最重要的因素,就是菩提心與利 他心的修練。



《入菩薩行論》說道:「乃至有虛空, 以及眾生住,願吾住世間,盡除眾生 苦。」這是我最主要的祈願文。 我這輩子對人類有了些許貢獻,這就是 生命的目的。第一世班禪洛桑卻堅壽命 長達108歲。我有些朋友跟我說:「你 也應該能跟第一世班禪喇嘛洛桑卻堅同 樣高壽!」我認為這是辦得到的,我覺 得我還能多活個二、三十歲。



正面的情緒,賜予我們內在的 喜樂與寧靜,給我們帶來力 量。相反地,負面的情緒,破 壞內在的平靜,如果內心總有 過多的嗔恨與害怕,終將摧毀 我們的健康。



內心平靜,身體的四大自然就會調和;反之,內心若有太多 擔憂、壓力,這會造成四大不 調,身體也很難健康。



如果達賴喇嘛總是板著一張臉,那我的 朋友肯定會越來越少,我總是對他人微 笑,因此不管我到哪裡,他們也會善意 地對我回應。

關心他人的福祉,事實上是最有效的自 私,凡事都只想自己,這才會對自己內 心的寧靜造成最大的傷害。



利他的想法,不只能令身體健康,也讓我們內心更健全,社會氣氛也更加融洽,我自己就是如此修練的。



人與人之間若發生爭執,多方面思考問題通常能找到解決方案。如果你都是為自己想,就只能從這單一個角度看事情,很可能就會走到死胡同,若能多方面思考,想想共同的利益,或許就能找到溝通的方式,而不會走向極端。



遇到意見不合時,衝突絕對不 是唯一的路。

當衝突發生時,可能只想爭個 輸贏,爭個自尊,所做的決定 大都不是理性的。我們真正要 的東西反而被忽略了。



如果你認真去了解別人的需求,雙方就更容易達成共識, 不要太計較過往之事,你會發 現與人互動會更容易。



人與人之間要學著互相幫助, 雖說有時難免會有歧見與衝突,但很重要的是不要把恨放 在心裡,對過去的事要能既往 不咎。



人與人相處,了解對方的需求 非常重要。在有爭執後,不要 心懷嗔恨,想著:「看著吧, 等等給你好看!」應該要想辦 法溝通,至少要了解對方的想 法,要學習透過對話來化解問 題。



當人和人之間有歧見時,不要 立刻就用武力解決,透過理智 思考,學習互相尊重,透過對 話來溝涌。



我常常說:二十一世紀應該是個「對話的世紀」。有歧見時,應坐下來好好地溝通,思考對方的利益、自身的利益、以及共同的利益,透過對話找到共同的解決方案,不要動用武器,讓世界成為「解除武裝」的世界。



人在年輕的時候,就該學習如何與他人一起合作、相處。如果偶而發生歧見與衝突,要 透過溝通來解決問題,重要的 是不要記仇,要既往不咎。



人與人之間的問題越多,就更該花時間溝通。遇到問題不能 只想「人生就是如此」,然後 就什麼都不做了,甚至朝暴力 的方向去解決。



太陽與月亮每天都會升起,但每天升起的細節還是會有些差異,就連太陽與月亮本身也會改變。遭遇到問題時,雖說我們還是同個人,但狀況與因緣都會改變,要懂得應新的狀況而做出調整。



在爭取權利及溝通的過程中, 將自己的觀點與需求說出來, 另一方也該認真地聽聽對方 不同的觀點,聽聽他們要說什麼,想辦法去幫忙。 但不要製造謠言、誇大其詞, 想法要貼近現實,用更實際的 方式去面對問題。



當人們遭遇到歧見時,多點耐 心與安忍,透過溝通、協調的 方式來解決問題。



不管遇到什麼狀況,總是要保 持善良,這是人生最主要的原 則。



善良總是好的,因為自己總是能問心無愧。



不傷害、欺侮他人,保持善良 的心,自己終將獲得善果,死 前亦無悔。



保持善良的心,是確保自己寧 靜且喜悅的訣竅。



教育不只是傳授知識,更要培 養善良的心。



第一個教我慈悲的人是我的母親, 她對任何其他的孩子都視如己出, 當她看到飢餓的孩子及窮苦的人, 不管在她房裡有什麼, 她都會拿去送給他們。 我母親的心腸真的好, 直到她往生之前, 都是如此。 因此我確定她一定有個很好的來世, 這點臺無疑惑。



保持善良的心,會帶來什麼利益?有顆惡毒的心,會吃什麼虧?不是說要讓人逼著要你保持善良,而是自己去學習,體會善良如何給自己帶來平靜與喜悅的道理。



我們都是佛教的修練者,學習 佛教的見解並保持善良這兩 點實在重要,我們要記住這一 點。



不管你是否有宗教信仰,這一 點都不重要,重要的是要當個 善良的人。



善良不只是對他人有好處,事 實上當你決定要保持善良時, 你自己最受益。





由於疫情之緣故,必須要減少 眾人聚會,這是為了我們的健 康著想。一般而言,年輕人經 常聚在一起打打球是必須的。 不過一個人獨處的時候,可以 多讀點書。



平常人們聚在一起的時候,心較容易渙散,我們可將疫情此惡緣轉為助伴,在獨處時可以多讀書、思惟。佛教中的修行者也會離開群體,獨自思惟、修練。在疫情必須獨處的狀況下,好好利用這段時間多讀書,也可透過音檔來聽聞各種消息。



我信賴的朋友們,包含醫生,都建議我 接種疫苗。為了避免疫情更加嚴重,接 種疫苗能帶來幫助,這樣做很好,有 著不同疾病的病患也應依著狀況去接種 疫苗。為了更廣大的利益,此舉極為重 要。我接種了疫苗,也想跟更多人分享 此事,大家應該帶著勇氣去接種疫苗。



問:我們這些學生在疫情期間自願去幫助孤獨、殘障的人們,提供食物與藥物,我們亦冒著被感染病毒的風險。我們是否該帶著慈悲的動機,冒著生命危險去做這件事?

答:相較於關心自己,你應該更去關心 其他眾生。我對醫護人員及醫生們感到 極為敬佩,他們冒著生命危險去參與救 援。這才是真正慈悲的修練。



悲心是一種對他人的關心超過 自己的想法,為了要幫助他 人,讓自己遭遇困難,甚至可 能會犧牲自己的生命,這樣做 非常值得。印度的佛教傳統認 為有來世,如果這輩子為了他 人而犧牲生命,百分之百能得 到很好的來世。



平常一直都會有人來找我卜卦,而我 也總是跟他們說:「多唸誦綠度母心 咒」。

我每天早上會對著佛像多次地持誦綠 度母心咒,唸上個數百遍,祈願我們 居住的地球及印度的疫情能夠及早平 息,之後會再唸一輪,目的是祈願自 己不要染上新冠病毒。

無論你們今日有沒有參與線上的法 會,請你們多唸誦綠度母心咒。



一般的佛教徒,特別是追隨那爛陀寺的 傳承者,你們持誦綠度母心咒很重要, 也就是持誦「嗡。大咧。度大咧。度 咧。梭哈」。華人中也有唸誦綠度母心 咒的,觀世音有時候會被視為是綠度 母,有時候會被視為是觀世音,不管如 何,我認為持誦綠度母心咒對疫情會有 些利益。



以我來說,我每天一醒來就會 盡量地持誦綠度母心咒,祈 願地球,特別是聖域印度的疫 情能夠逐漸緩和,對佛教有興 趣、喜歡唸咒的人,要盡量去 持誦綠度母心咒,此舉將會有 所助益。



問:在疫情嚴峻時,身為佛教徒,為了 去除內心的憂苦,該怎麼思考?

答:現在地球上疫情嚴峻,特別是印度 更是如此,使的許多人內心憂苦。疫情 會造成兩種苦:一、身的病痛。二、內 心的緊張、害怕。

內心一直對疫情擔憂,自己若染上了疫情,會擔心自己的病況;就算沒染上疫情,還會擔心疫情在未來會如何發展。 我們必須以多世的角度來看待此事。



我們該以多世的角度來看待疫情:「由於我們被業與煩惱所控制,一旦內心有了煩惱三毒,外在的疾病自然就會隨之產生。」因此身為佛教徒,更該決心去斷除內心的三毒而獲得解脫。」若能做到,疫情等疾病自然就沒法傷害我們。



從佛教徒的角度來看,疫情就是輪迴當中的過患,這當中還有生、老、病、死等等的苦,若想斷除生、老、病、死之苦,其根本就是「生」。龍樹菩薩在《中論》中說道:「業煩惱滅故,名之為解脫,業煩惱非實,入空戲論滅。」在內心的三毒煩惱未斷之前,在未來多世中仍會遭遇更多的疫情。



在輪迴中,除了疫情,我們也 還會遭遇地獄、餓鬼、旁生 之苦,就算獲得人身,仍會有 生、老、病、死之苦。因此要 用更宏觀的角度來看待此事。 遭遇到疫情,更該要發起:「 應斷除業與煩惱而證解脫」的 心力。



從眼前的角度來說,遭遇到疫情也是惡業所致,因此內心該祈願:「過去的惡業能清淨。」這樣去思考的話,會覺得就算遭遇疫情也值得了。有云:「見為惡業果盡因,加持惡緣轉為道」。



若之前已造了投生三惡趣的惡 業,但因為疫情成熟的緣故反 而清淨了,那也值得了。為了 要保持內心的寧靜,在遭遇疫 情時,由於思惟的方式不同, 肯定能降低緊張、憂苦之感。



在疫情來襲之際,若人們還彼此鬥爭, 互相挑撥情緒,狀況只會更糟。這段時間各地的醫護人員們費盡心力照顧患 者,自己也冒著染疫的危險,無私的對 人們做出貢獻,我打從心底對全天下在 最前線抗疫的醫護人員感到感激,我向 你們致上敬意。



在疫情期間染上新冠病毒的人們,願你們能保持內心的寧靜,人的有漏色身總會遭遇病痛,但若保持心靈的寧靜,痛苦的程度會大大降低。



由於疫情的關係,人與人碰上面的機會少了,但是還是可以透過網路、電話來聯繫,還是可以交上許多朋友,並透過這樣的方式學習到許多內容,這是辦得到的。



在疫情展開的階段,不要因此 就感灰心喪志,衛教的建議一 定要好好遵守,例如:一定要 戴口罩,才能預防感染,這點 一定要做到。



若都有好好遵守衛教的建議卻仍感染病毒,想想自己已經盡了力,讓心安住,此業已不可轉。若您的信仰認同有造物主,就將自己交付出去,觀想自己安住在造物主手中。若不認同有造物主,認同「業」的思想,思惟此乃業力在自身成熟,發起心力自願去承受。



問:由於疫情,過去能去印度在您的座下聽法,也能在中心跟師長學習,若透過網路學習成為常態,佛法所重視的加持力,灌頂、口傳及依師的重視,會不會受到衝擊?

答:某些密續經典中講述到師生必須直接會面而傳授灌頂。在其他的狀況下,例如:我們沒有直接見到導師釋迦牟尼佛,但有遇上世尊的傳承,其中主要的就是世尊所說的《甘珠爾》與二勝六莊嚴所造的《丹珠爾》,此等內容就是我們的上師,要去研讀這些內容。



我們學習龍樹菩薩的《六理聚論》時,亦沒法親見龍樹菩薩而學,無法有此等機遇,但他所著作的善說就是龍樹菩薩本人的代表,密續當中的確有說到師生必須直接碰面將傳承一代一代給傳授下來,但最主要的還是我們在疫情時仍有辦法閱讀經典,應去思惟經典當中的內容。



我們無法親見釋迦牟尼佛,但戒律的傳 承卻是無間斷地經由世尊所傳承下來 的,我們目前除了親自去閱讀龍樹菩薩 的《六理聚論》,大概沒辦法親見龍樹 菩薩來做如此的學習。

總之,在疫情期間仍有辦法直接閱讀、 思惟這些祖師的著作,就算沒法親見龍 樹菩薩,但能透過其著作了解他內心的 見解及經驗,因此在學習上是沒什麼問 題的。



在藏文中,《甘珠爾》有一百多部,《 丹珠爾》有兩百多部,中文當中數量更 多,有些內容是藏文《甘珠爾》當中所 沒有的,而就《丹珠爾》而言,藏文中 的內容似乎有更多。因此,除了直接見 到上師領受灌頂的狀況之外,疫情期間 是可以直接去閱讀大部頭的經典,直接 去學習、思惟當中的內容,這是沒有問 題的。



請問尊者:在疫情期間,有更多人更重視身心療癒,佛法最獨特的身心療癒的觀念是什麼?

答:若內心能寧靜、喜樂,身體裡的四 大自然就能調和,照顧自己的心主要的 目的雖不是為了身體健康,但讓身體健 康最好的來源卻是自心的寧靜與輕鬆調 和。內心毫無擔憂、猜忌,輕鬆愉快, 這些好的狀態都跟愛他執有密切的關 聯。



在中國有新一波的疫情展開時,我們必 須專心一志的祈願,願疫情能夠平息。 現今疫情的狀態令人們恐慌,中國的疫 情已發展到極為緊迫的狀態,印度各地 亦有疫情傳出。

我們同是人類,都得經歷生、老、病、 死,受諸苦的逼迫,在苦樂的感受上是 一模一樣的,我們今日一起持誦綠度 母心咒與六字大明咒,願藉此能遏止疫 情。



透過懺悔,可以清淨罪業嗎?

有的,對過去造的罪要有如吃了毒藥一般的後悔心,必須要生起這種心念。後悔的心力越大,此後就算捨命,也不再重蹈覆轍的防護心自然就會生起,在懺悔時的現行對治力就會很有力,依此之力——皈依發心也就都能修在要點上。



如果沒有如吃了毒藥一般的後 悔心,心裡還想著:「過去造 了罪,以後還是要造罪。」看 不清被煩惱所掌控的身、語 意等過患,那就很難產生後 高等過患,那就很難產生後 心,想要守護自己,不再造惡 心,也可能就只是嘴上講講而 已。



一般而言,懺悔就能夠清淨罪 業,而如果在這之上努力修菩 提心與空正見,那清淨罪業的 力量更會強大許多。



聽聞了佛法後,一定要去努力實踐,不能覺得這只是一般的世間知識。在起了惡念、惡行時,一定要想辦法對治。



如果在察覺造惡後,自己卻也不 當回事,不想辦法懺悔、對治, 使惡的相續告一段落,就算嘴裡 講著:「想離苦得樂」,恐怕也 難如願。





我自己是在母親的慈愛下養大的,其他眾生也是如此,這是顯而易見之事。要將此發揚光大,一輩子都處於這種慈愛的狀態中,在臨終前,有著關愛自己的人在周遭圍繞,心裡會很安詳,死前有再多的錢財、物資,都派不上用場。



小時候依著母親的慈愛而活, 死前亦多思惟利益眾人之事, 盡力去做,在這種狀態下邁向 來世,實在重要。



問:我們注定會死,要如何克服這種恐

懼?

答:佛陀過去也入滅了,過去兩千五百 年當中也有很多祖師大德也離開了,這 是自然會發生的。我們最後也都會死, 我們在活著的時候,應該試著讓生命有 意義,這樣內心才會快樂,才會有滿足 感。



就算在下星期自己即將死去, 在剩下的幾天裏,也要跟你的 親友分享正面的內心價值,如 此一來,在死亡來時,內心就 不會有懷悔。



從多門的角度思惟利他的利益,然後盡力地在生活中實踐,如此一來,不但為生命帶來意義,臨終時,內心會歡喜,沒有懊悔,這也是死亡時避免恐懼的最佳保障。



死亡是生命的一部分, 內心越排斥去想它, 這會讓你毫無準備, 當發生時,

你將會更難接受。



我想死亡這是每個人都會經歷的,最終我們都朝這個方向走,不管我們身體有多健康,總有個極限。時間不斷向前滾動,這點我們完全無法制止,時間不曾停留,一直往前流。日、夜、小時、分鐘、秒不斷地消逝。



我們雖一直朝著死亡邁進,但 重點是我們是否能善用時間 去做一些有建設的事,或者蹉 跎,或者更糟的是去做些有破 壞性的事,這都在我們自己手 上。



問:宗大師在《菩提道次第廣論》中說 「念死在初、中、後都重要,應常時數 數修習」,此中的「後」指什麼階段?

答:修心時,由於有分初、二、三次第 的關係,對於初業者來說,「常執」會 製造很多麻煩,此時要修的對治,就是 想「此等人、事、物慢慢地會消失」,

如此去修無常,「常執」本來很猛烈,

就會慢慢地減弱。

「後」重要該如何解釋?





我們說:「必死」與「死無定期」,在思惟:「死無定期」 時,可以削減本來驅使我們去 想著「在往後些許年之間一定 要做些什麼」的常執。但思惟 「死無定期」不是說連明天要 吃飯的事情都不想了,這是傻 瓜的想法。



思惟:「死無定期」主要是要 削弱常執,有了常執之故,就 會開始累積財富,扶親滅敵, 種種的世間事都從這起了頭, 為了要遮止這些事情,因此修 無常。



修無常也不是說晚上要死了, 就完全什麼都不準備好了。修 無常是很即時的思惟,在常執 驅使我們去做一大堆事情,想 一大堆計畫,累積廣大的物質 財富時,為了遮止此類之事, 因此而修無常。



死亡必定會到來, 一定要修能利益來世的法, 要能對這點得到肯定。



如果對死與無常沒有什麼感 受,覺得自己雖然會死,但那 是很久以後的事,好像不關自 己的事一樣,這樣一來很難真 正專注於修練,因為總會覺 得:「還有很多時間」,結果 時間一到,就算想修練,大概 也沒什麼時間了。



要常思惟「死無定期」的道理 來策勵自己努力修善,在死亡 時此世的財富、親友、名氣都 得留下,能派上用場的唯有心 續中的善習氣。



獲得珍貴人身,又值遇佛法,明白了一些教法的道理,每天 又朝著死亡邁進,自己卻又放 縱煩惱放肆,當煩惱的僕人, 思惟:「唉呀!我到底在做些 什麼?盡是一些毫無意義之 事」,要這樣去省思。



世間事無有止境, 如果一直要散亂於此類之事, 將很難有時間投入修行, 在臨終時將會懊悔。



活著的時候,或許周遭的人能 幫你忙,但在死亡時,一切自 己過去造作的自己此時都要領 受,自己也肯定是一個人走, 這時候他人真的幫不上忙,死 時內心的善習氣若強大,才派 得上用場。



生了病的人,要好好地接受治療,但是經過治療後都好不起來,已成了不能改變的事實時,內心就不要驚恐、慌亂,保持平靜。



在臨終時,若是承許有前後世的人,就 要好好地為來世思考,若是西藏的佛教 徒,可以好好發願:「生生世世不離正 上師,受用一切法之妙功德,圓滿一切 地與道功德,祈願速得金剛持果位」, 也可以以這樣的方式去安慰病人,這樣 去做會很好。



問:對於病重、臨終之人,不分佛教徒 或非佛教徒,我們說什麼,做什麼才最 能利益他們?

答:當身體得了重病,接近死亡時,內心要保持輕鬆。不管是誰,維持其內心的平靜都極為重要。其熟識之人,包含問遭的醫生、護士,都該設法使病人平靜。



如果有宗教信仰,憶念自己的 宗教的導師。若沒有宗教信 仰,要提醒他保持輕鬆的心 情。現實的狀況就是如此,一 出生就注定會死,讓自心貼近 於現實。



我們可以去思考有來世,來世也不只一世,生命也會一直延續下去。就算不思考來世,臨終時也該思考此狀況已不可逆,多去思考《入菩薩行論》的話:「若事尚可為,云何不歡喜,若已不濟事,憂惱有何益。」若在臨終前內心慌亂,不但死前難過,對來世也會有很不好的影響。



以我自己的經驗來說,當我去 醫院看病,如果醫生都和顏悅 色地跟你互動,自己心裡就舒 服,如果醫生擺張臭臉,自己 就會擔心。因此,對於臨終之 人,秉持一顆慈悲的心去跟他 互動很重要。



在有人往生時,若在世者能唸 誦《大念處經》等經典,此中 會有許多佛號與法相,往生者 的中陰身在周遭聽到經文,肯 定會有幫助,在世的親友聽到 經文,內心也會更加安穩,這 是肯定的。



以佛教徒來說,在臨終前,在 自己面前放置導師釋迦牟尼佛 的照片,就這麼憶念著佛陀, 在死亡的過程中自然地讓粗心 次第融入,這對臨終者會非常 好。



在臨終前,不要再去憶念那些 會讓自己起貪或嗔的境,我有 些熟識的朋友們,在臨終前, 會在面前擺著導師釋迦牟尼佛 的照片,有的會擺我的照片, 就這麼憶念著,在死亡的過程 中讓粗心次第融入,這樣肯定 能種下好的習氣。



這話我自己說並不是那麼恰當,我一直不斷地修練菩提心、空正見,一直致力於世界和平。世尊是兩千五百年前的人,在臨終前,若有些人想憶念釋迦牟尼佛,這樣會非常好,但若對世尊卻真的沒這麼熟悉,只知道在歷史上有這麼一位聖者,但世尊的相貌在臨終前真的在心中不是那麼容易顯現,而你若覺得放我的照片容易感到熟悉,憶念我較容易,這樣做也行,也會有利益。



就算是臨終的病人們,仍可以 彼此分享與鼓勵,使得彼此都 能處於寧靜的狀態。死亡是生 命的一部分,遲早會到來,接 受它,盡量在死亡時保持內心 的寧靜。



人在臨終之際,若周遭都是關心、愛護你的人,讓你感受到溫暖,你內心肯定安穩。若非如此,臨終時周遭都是些官員圍繞,就算有人帶來許多美麗的花朵,但卻缺乏溫暖的情感,要走的人就難有喜樂。

因此對於臨終的人來說,重要的是有關 愛你的人在你身邊,並對你表達愛,那 你心裡肯定安樂。



如果你想在生命最後一刻沒有 恐懼、後悔,最好的方式就是 在活著的時候,就將精力與時 間投入有意義之事,為他人服 務,此乃為自、他帶來最大福 祉的生活方式。





當我的母親去世,特別是我的 老師圓寂時,我非常傷心,但 是之後我發現:「如果他們知 道我處於這種憂傷的狀態,一 定會很擔心。」因此我下定決 心要脫離這種狀態。



當您摯愛之人離開時,傷心是 正常反應。但接著要讓自己恢 復正常,引領著利他、有意義 的生活。您的摯愛雖已離開, 但他們若知道您以熱切誠懇的 態度過日子,他們會感到開 心、欣慰。



若你一直處於悲傷的狀態,身體也可能 會垮掉,離開的摯愛除了要擔心他們自 己的事情,還得為你操心不已。過度 的悲傷不但不能救回你的摯愛,還會傷 害你自己的身子,這種悲傷其實是多餘 的,毫無利益可言。我自己也有這種經 歷,因此我會如此勸導正遭遇此事的朋 友們。



問:當我母親去世後,我要如何再找著 妣?

答: 這我不知道! 這不容易。我也想知 道我的母親身在何方, 但我也不知道她 目前在何處。這事的確可以诱過某些方 法來判斷,但事實上也沒有百分之百的 把握,因此最好不要一直牽掛著, 這是 我的看法。



親友往生後內心難過的人們,擔心是毫無助益的,若是此世的父母,在來世都還會結上緣分的,在思惟前後世的道理後,當親友往生時,不會覺得:「什麼都消失了、沒了」,思惟在未來還會相遇,對內心的難過肯定有幫助。



請問尊者:對於那些往生的親人,我們 能做什麼來利益他們?

答:佛說:「自己是自己的怙主」,雖 說我們向外求皈依,求依靠,透過外來 的慈悲與加持,也會有一定程度的利 益。但主要還是要自己思惟,在未死前 好好用功,盡力去實踐。



面對自己的死亡,為了自己想 在上師面前求庇佑,這暫時會 有些幫助,但要求長遠且穩固 的利益是很難的,自己平時好 好修練、把持是非常重要的。



在聽聞佛法後,了解到一些該 努力修善的道理,卻沒去實 踐,臨終時會起極大的憂惱。



在聽聞佛法後,知道死後會投生到善、 惡趣其中之一,但平時若又懶散、放 逸,有些人在臨終時又病重,心裡慌得 不行,在死亡時四大消融的過程中,由 於會有些感受,有時好像要陷到土裡一 般,有時又好像要往火堆裡鑽,前往來 世的一些現象斷斷續續地會浮現在腦海 中,因此起了大憂惱。



三惡趣的苦離我們真的很遠 嗎?不是這樣的。就算我們現 在很健康,卻也沒有百分百的 把握確定明天不會死,遇到惡 緣就突然壽盡了,這是有可能 的。



在死亡的過程中,意識會越來 越細微,前五知會開始消失, 有些修行人在圓寂前,以科學 的角度來說已經死亡,但身體 卻鮮活不腐化,就是因為此時 細微的意識仍在,仍能攝持住 身體的緣故。



昏倒時的認知很細微,但密續所說的光明心則更為細微。我在印度看到些在圓寂前「住於誓心」的狀況的修行者,應該已經有三十人了。林仁波切「住於誓心」十三天,赤蘇仁波切洛桑尼瑪則「住於誓心」三個星期,心臟已經停止跳動了,血液也不流動了,但若能「住於誓心」,光明心會攝持住身體,身體就不會開始腐爛。



有段時間,科學家想要來觀察處於「住於誓心」的修行人,但常常就是有人圓 寂時沒有儀器,有儀器時沒有人圓寂。後來,終於在德里準備了儀器,當時赤蘇仁波切洛桑尼瑪圓寂,科學家們也說 這實驗不能只做一次,要連續測試幾次才能確認其真實性。在實驗觀察時,確認已經腦死,卻還能不斷偵測到一些現象,這令科學家們都感到訝異。



任何的事物都需有近取因,識的近取因不會從色而來,必須從同類的因而生。 識的近取因須具備清晰、明了這兩種特質,因此意識必須有某個認知來做它的 近取因。

因此在人死後,人的意識會流轉成中陰 的意識,並且有可能正在周遭看著前世 已死亡的身軀,因此在此時幫亡者修 法,中陰就有可能直接聽聞到經文而獲 得利益。



在死亡的階段,意識會越來越細微,越來越不仰賴此世的身體,最後此細微的 意識會去投胎。

我也認識一些孩童們,對上輩子有清 晰、符合事實的記憶,這代表生命除了 身體,另有意識存在,此意識會去轉 世,因此照顧好我們的意識極為重要。



想用佛法轉變自心,你投入時 間的多寡乃極重要之因素。



遭遇困境時,你的狀態是否有 準備好,完完全全取決於你投 入修練的時間長短。



決心乃在修行上獲得成就的關鍵,不要想在幾天、幾個月、 幾年內就能獲得證悟,自己反 而該想:「就算歷經千劫,吾 亦勇往直前,毫不退卻」。 如果你真想成為修行人,打從 開頭就必須確認這種態度。



在修行的一開頭,就要有覺悟,此路肯定漫長,也是唯一的路,沒有所謂的捷徑,有了這樣的覺悟,往後不論時間再長,自己都會堅持下去,這點極為切要。



想要在修練上有所成就,不應 該有速成的盼望。現今由於許 多外在條件都很充足,反而使 我們求法的心力微弱,如今的 狀況就是如此。



修行一定需要投入相當的時間,不可能短時間就有成就,若急著想要速成,則更容易灰心,喪志在修行上反而是更危險的。



在修練上想要進步,必須要投注相當的時間,想要在內心得到改變,並不是一件容易的事,一點都不容易,我們對此必須先有清楚的理解。



有些難題,無法透過直接抗爭 而改善,此時就必須思惟長期 的應對方式,問題無法在短時 間內解決,就須透過這樣的方 式來轉圜困境。



平常就好好學習經論,是我們主要該做的事,透過學習,在內心產生正確的理解,再透過分析修與安止修之雙運來增上此理解,經由日、月、年之串習,甚至一輩子都如此的修練,內心肯定會有所轉變。



在修行的道路上,若我們努力 行善、利他,就算要歷經多劫 的時間,亦不嫌長,因極具意 義。但若要荒廢度日,自我放 涿,就算是一天,亦嫌過長。



在修行上過於急躁,想要透過 什麼法門快速獲得成就,通常 成果都不會太好。 在修行上越想要取巧、找捷 徑,通常也只能得到更差的結

果。



當你認真下定決心要修練,花時間投入其中,經過一年、 十年,你會發現的確有些許的轉變,當你察覺到其中的差異時,這種感受在修行上會帶來 新的鼓舞與激勵。



人們信仰宗教,目的就是要從 中獲益,而若想真正獲益,關 鍵就在於有無投入時間修練。



寧願做一件有長遠利益的事, 就算速度不快,也比徒費精 力在一些無意義的事來的有價 值。



修練精進時,

要廣大地觀察所要做的事能不能成,

不輕易承諾。內心一旦決定,

就勇往直前,不能輕言放棄。

經過分析後,覺得事情能成,

此時就要在內心肯定自己有能力成辦這 件事情, 生起一種我慢,

這裡說的我慢不是說輕視他人的那種我

慢,而是說一種有膽識的自信。

生起了這種自信,遇到再難的關卡也不 會根縮。





當婚姻開始後,就步入了兩個 人更該互相關心的階段。夫妻 若都不在乎彼此的想法,這樣 一來,一定很難相處。在意見 不合時,想想自己在白天和夜 晚的想法有時候也不盡相同。 應保持溫暖的心,多給對方體 諒與關懷。



有暴力的婚姻不可能幸福,用 心去關愛彼此,婚姻才會美 滿。



在家庭中,夫妻之間多少會有 些問題,這是現實的狀況,與 其用憤怒來處理,不如好好冷 靜,找出問題的癥結點,在這 些關鍵上下手,減少問題的發 生。



問:我想要修持正念,於當下保持正面的態度,但我的另一半總是跟我唱反調,排斥我修練,我要如何繼續維持正念、正面的態度,不陷入抱怨、批判與情緒化的狀態?

答:從你的狀況來看,我們可以明白另 一半「見解與行為皆與己隨順」的重要 性,這是個重要的順緣。如果你的另 一半有顆溫暖、體諒的心,那問題就不 大。偶爾請她開放些時間讓自己修練。



如果您老婆不准你修練的話,那就把您的老婆當你的上師,至少在家裡要尊重、隨順她,心裡想:「這真是我的好老婆」,就這麼做。



在結婚後,就是兩個人一起生活了,夫妻之間應該要互相關心、體諒。在意見不同的時候,如果都只從一個角度看事情,的確可能會造成極大的麻煩,甚至離婚、小孩失去照顧。但如果想想彼此的共同利益,都是家庭的一份子,心態上就會有所不同,透過協調、對話的方式來處理問題,也要多為孩子著想。



在慈愛氣氛中長大的孩子,不管是生理 或心理上發展,都會較為健全,看事情 也會較為正面,較為慷慨、溫和。而那 些從小缺乏愛的孩子們,常會有負面的 想法,容易對人敵視、猜忌,心胸也較 為狹窄。慈悲的氣氛對一個孩子以及他 的未來會造成如此大的差異。



在我年少時,除了我老師給我上課的時間外,我會跟一些年紀大的出家人以及一些在家的清掃員玩在一起,他們人都非常單純,都給著我信任與愛,我年少時是在這樣的氣氛下長大的,充滿著信任、誠懇與愛。



在幼童們尚未會說話前,就懂得解讀父母的表情,如果父母溫暖的互動,對孩子就有正面的影響,如果父母總是在吵架,也會深深的印記在孩子的認知中,父母的互動無時無刻地都在影響孩子們的心靈。



問:佛教的教法要如何正面影響家庭與 孩子們的行為?

答:一般的人主要就是要先學《入菩薩行論》,大部頭的經典往後可以慢慢學,初業者及父母們可以先學《入菩薩行論》,去串習忍辱品及靜慮品的內容,讓孩子們減少爭吵,保持善良的心,不需先學深奧的哲學內容。先身體力行去實踐《入菩薩行論》的內容,家庭就會和樂,鄰居也會誇獎「這個家庭的教養真好」。



如果一個家庭教養不好,鄰居就會與其保持距離,不然一不小心就被他們給騙了、欺負了,這樣的家庭自己內部也不會開心。先讓家庭成員保持善良的心與造作,多思惟《入菩薩行論》的這句話:「所有世間樂,悉從利他生;一切世間苦,咸由自利成」。



對於一般的家庭來說,《入菩薩行論》第九品見解部分的內容可以先略過,學習《入菩薩行論》也不須是佛教徒,先學習如何保持善良的心,並且不嗔怒,就算沒有宗教信仰,這些學習都能帶來極大的利益。



自己和家人花點時間去讀《入菩薩行論》,花時間去教育孩子們保持善良的心,不嗔怒。不須先講到來世之增上生與解脫之事,這些學習較為複雜,每天努力保持寧靜的心,不要發怒,到處找人打架,學著與人和睦相處,人家自然就會說:「這個人真的很善良」,要這樣去做。



請問尊者:現代人都非常忙碌,用來關心孩子的時間就少了,請問父母該怎麼更加關心孩子,並且給予孩子們教育?答:這個話題我好像沒什麼能講的,因為我自己也沒小孩。每個家庭要觀待自己家庭的狀況來應對,一路上累積經驗,並用最實際的方式去思考、面對。

在睡前好好修練菩提心,以這樣的狀態入睡,這一覺也會成 為善法。



宗喀巴大師的《三主要道》文字很少, 但俱有極廣大的含義。由於文字不多, 背起來很容易,有時間就唸誦這些文 字,並且思惟當中的內容,睡前亦可如 此思惟,非常方便,否則有時候要做功 課時還得翻著很多經書來唸誦。若背 了起來,就不需如此。



晚上如果睡得不好,就一邊唸 著《三主要道》,一邊思惟 出離心、菩提心、空正見的內 容,如果接著就睡著了,此睡 眠也會成為善法。



在睡覺前,心裡想好明天要早 起,時間一到就很容易做到。 19

睡眠對維持身體健康非常重要,一定要有足夠的睡眠,睡 上七、八個鐘頭,讓自己睡得 飽滿。



睡眠、悔、尋、伺都是不定心所。在要進入睡眠與悔的狀態時,如果有顆很強大的善心,例如:對造惡生起了悔,那此悔就是善,對造善生起悔,那此悔就是惡,因此稱其為不定心所。睡眠也是如此,在睡眠前生起強大的善念,此睡眠即成善,睡前想著造惡,睡眠亦成惡。



我每天都要睡上九個小時,我的睡眠非常安穩,醒時就會禪修好幾個小時,這 是我內心寧靜的原因,不管外在世界多 麼紛擾,都沒法打擾我的內心,由於內 心平靜愉快,我的身體也非常健康。



印度某位部長跟我說:「我每天都只睡 四、五個小時,我很希望有更長的睡眠 的時間。」不管是政治家或商人都需 要睡眠,睡眠對我們有漏的色蘊非常重 要,如果我們有著安穩的睡眠品質,足 夠的睡眠時間,身體自然會變好,內心 也更平穩。



保持內心的寧靜,是最好的休 息方式。



「休息」不單單指「躺著」,你的身體或許躺了下來, 但腦袋裏卻有很多憤怒, 很多負面情緒尚未停息, 因此若想要「休息」, 負面情緒該止息, 讓內心處於寧靜的狀態。



由於一般凡夫的身體還是有漏 蘊,還是血肉之軀,在身體過 於疲勞時要懂得讓自己的身體 休息,在疲倦的狀態下很難修 練,還不如暫時休息,路才能 走得更遠。



想要幫助他人,要先好好照顧 自己的身體,特別是要維持清 晰的思考。針對當下的狀況, 有時候自己需要休息就休息, 目的是為了能走更長遠的路, 幫助更多的人。



好好照顧自己,才能照顧到更 多的人。



我通常都睡得很熟,夢不多,睡眠時只 有短暫的時間會做夢。我每天早上大概 都三點半起床,今天早上三點的時候, 當我還在睡覺時,做了些夢,夢裡有些 本尊來加持我,在我的額頭、喉間、心 間,分別做了「嗡、阿、吽」的加持, 我覺得這樣挺好的。不管是不是真的, 對我的情緒有很大的幫助。



灌頂前,在夢裡見到上師及本尊,這都 算是好夢。在夢裡夢到往上坡走,也算 好夢,若是往下走,那就差一些。不管 是做什麼夢,在醒時若感歡喜,也算好 夢,若做了些煩心的夢,醒來感到心很 疲累,那就差一些。



不管做什麼夢,若在剛醒時內 心感覺很歡喜,這都是好跡 象,而若在醒時感到畏縮,那 就不太好,但就算如此,也有 去除的方法,不必過於擔心。



做好夢,感覺夢境會成熟,那也很好, 做不好的夢,感覺不吉祥,依著密續而 說,依著上師亦能去除障礙,自己也好 好依著思惟一切法皆空而修護輪,就算 夢境慌亂險惡,亦不需太掛心。



## 達賴喇嘛文集(21) 妙善語Ⅱ

作 者:第十四世達賴喇嘛

编譯者: 洛桑蔣千

校 閱 者: 洛桑蔣千、洛桑楚誠、洛桑璽闕、洛桑格譽

封面設計: 洛桑南卡 排 版:洛桑南卡 出版者: 雪域出版社

網 址:http://tibetanbookshop.pixnet.net/blog

印贈者:財團法人達賴喇嘛西藏宗教基金會 地 址:臺北市信義區基隆路2段189號10樓之4

雷 話:(886-2)27360366 傳 直: (886-2)23779163

電子信箱: webmaster@tibet.org.tw

照片來源:達賴喇嘛私人辦公室

攝影師:Tenzin Choe.jor

出版日期:2023年7月 版 次:第一版一刷

ISBN 9 7 8 - 9 8 6 - 0 6 4 7 7 - 8 - 5 (精裝)

## 妙善語之語義

本書取名《妙善語》,一是因為相傳在漢地有觀音之 化身一妙善公主。妙善公主自取雙眼與雙手,為用於治療 其父親之藥引,並於內心祈顧繼續救度無邊眾生。劍那問 長出了莊嚴的千手千眼之典故。此故事已在漢地相傳多 年,尊者乃觀音之化身,應以何身得度者,觀音即現何身 而為之說法,故依此漢地眾所皆知的典故來表現其言乃觀 音之言。

二乃因「空中妙有」之法的體性,此「妙」可解為由 於讀實空,「名言上事物之利、損作用」方可成立,故稱 「妙」有,獲此甚深理解,所述之善方能止於至善。

尊者親言其避量至少已至大乘資糧道,如《心經》 云:「揭諦,揭諦,波顯揭諦,波顯僧揭詢,菩提蘸婆 訶。」此乃佛陀勸勉眾生當精趣地去遊得資糧道,乃至加 行道、見道、修道、無學道,應往至善邁進而無有止息; 尊者之言教亦無一不直接或問接地引領眾生邁向被岸,就 目的而言同屬一味,循此因緣。稱其語錄為「妙善語」。

顧諸聞者・藉此善妙舟筏・同登彼岸。